L’agalma de « Terreur jubilatoire »

©Jean-Louis Poitevin pour 7K-21 LaRevue. 2016

Terreur jubilatoire !

Comment une artiste de langue coréenne a eu ce génie de trouver cette expression extraordinaire en
langue frangaise de « terreur jubilatoire »?

Dans les textes qui ornent la vidéo qui porte ce titre, Eun Young Lee Park nous livre quelques
bribes de son secret. Et cela intéresse un psychanalyste au plus au point puisque dans ces secrets en
partie dévoilés, il est parlé de son enfance, de ses souvenirs de petite fille.

Freud a insisté sur ce point : Ioeuvre d’art peut étre lue a partir des souvenirs d’enfance, et
I’exemple de son étude sur Léonard de Vinci est enseignant jusque dans ses erreurs. Cette référence
a Freud n’est pas ¢loignée de ce qui est mis en sceéne dans « Terreur jubilatoire » : I’inventeur de la
psychanalyse dit avoir éprouvé de la terreur, enfant, devant la sculpture de Michel Ange
représentant Moise. C’est peut-tre le destin de cette terreur qui lui fait écrire que les oeuvres
d’art,et notamment les sculptures, produisent sur lui un effet puissant. Il s’en est suivi pour Freud un
travail d’écriture, d’interprétation ; un décryptage a la Champollion, un passage par les signifiants et
leurs traces écrites face aux hiéroglyphes des oeuvres d’art.

Quels sont les souvenirs évoqués par Eun Young enfant ? Ils sont au nombre de deux et de registres
différents : un souvenir qui concerne 1’agonie et la mort de son grand-pére d’une part, les images de
I’explosion d’Hiroshima d’autre part. L’agonie du grand-pere marque pour elle 1’arrivée de cette
terreur : I’indicible de la souffrance de ce grand-pére qui va mourir, d’une terre qui devient présente
tragiquement et le glissement qui se produit vers une ¢élévation, celle du chant de bonzesses qui
psalmodient, et il se produit une opération magique dans un rapport a 1’allégresse et ce vécu
émotionnel paradoxal qui lie ce jubilatoire a la terreur de voir disparaitre dans la mort, un étre aimé.
L’explosion d’Hiroshima est quant a elle une image terrible, qui fascine par I’expression d’une
force puissante qui confine a la beauté et se conjugue a I’horreur de la destruction d’humains par
d’autres humains. Ces images utilisées par les puissances politiques viendront de fagon répétitive
marquer une menace, celle de la guerre nucléaire avec les freéres coréens du Nord. Menace répétée
de ce qui conjugue le beau, ’esthétique, la douleur et le tragique.

Ce qui frappe dans la narration de ces souvenirs est bien slr la puissance de I’image, de
I’imaginaire en tant qu’il porte de fagon contradictoire la force de la vie.

Derri¢re une image, il y a un oeil et c¢’est bien cet organe pulsatile qui captive dans la « terreur

jubilatoire ». Organe pulsatile... Lacan qualifie 1’oeil, d’organe toujours double dans son Séminaire



« I’angoisse » en 1963. Je le qualifie de pulsatile en référence a la médecine. Pulsatile qualifie en
effet un type de douleur qui se produit par pulsations, et ce terme de pulsations renvoie par son
é¢tymologie a « action de frapper, heurt, choc ». Lorsque le regard se rend captif dans le travail
filmé d” Eun Young Lee, il se noue a une oreille, a des sons. L’image de 1’oeil ainsi produite fascine
et le mouvement de cette image copule avec des sonorités qui transmettent a la fois des
lamentations chantées et des transmissions de coups métalliques. La pulsion artistique est a
I’oeuvre. Ce qui a été vécu dans I’enfance a été transformé et le destin pulsionnel du heurt a eu la
possibilité active de passer a la satisfaction de I’exigence du sublime.

Le dit de Lacan dans son Séminaire « Le Sinthome » le 18 novembre 1975 trouve alors tout son
déploiement : « Les pulsions, c’est 1’écho dans le corps du fait qu’il y a un dire, mais que ce dire,
pour qu’il résonne, pour qu’il consonne (...) il faut que le corps y soit sensible. c’est parce que le
corps a quelques orifices dont le plus important, parce qu’il ne peut se boucher, se clore, est
I’oreille, que répond dans le corps ce que j’ai appelé€ la voix. L’embarrassement est assurément qu’il
n’y a pas que ’oreille, le regard lui fait une concurrence éminente »

Eun Young Lee Park nous aide a saisir 1’orientation proposée par Lacan dans ce méme séminaire, a
savoir qu’il convient de dépasser la fonction du sens pour se briser a un nouvel imaginaire.

Face au laisser tomber qui se transmet dans le crépuscule du ciel, la chute des feuilles, la chute d’un
corps, se produit la captation par une forme qui noue le visuel voilé du paravent et le sonore, les
lamentations des psalmodies et la musique des instruments, afin de produire un jouir, une joie, une
allégresse, qui prennent une valeur de jubilation par la fonction du Beau. Eun Young Lee dans sa
création, nous transmet une autre facon de toucher le voile de la beauté recouvrant 1’horreur. Lacan
dans le séminaire « Les non-dupes errent » le 12 mars 1974 Iéve ce méme voile sur le rapport du
Beau et de la mort, soulignant que la mort n’est pas a la portée du vrai mais a la portée du Beau :
« (...) Pour avoir affaire a la mort, ¢ca ne se passe qu’avec le Beau, la ou ¢a fait touche »

Dans la « Terreur jubilatoire » cela fait touche et cela noue la sensation du corps, ’image et les
sons, pour faire pulsation vers la vie.

La divination de I’inconscient que recele cette création artistique s’apparente a celle que confie
Antonin Artaud dans « L’Art et la mort » lorsqu’il nous parle de son expérience : « Qui, au sein de
certaines angoisses, au fond de quelques réves n’a connu la mort comme une sensation brisante et
merveilleuse avec quoi rien ne peut se confondre dans I'ordre de Iesprit 2" » et il conviendrait
d’interroger Eun Young Lee sur ses réves d'enfant pour pouvoir en dire a partir de se que déclare
Artaud : « Je viens de décrire une sensation d’angoisse et de réve, I’angoisse glissant dans le réve, a

peu prés comme j’imagine que I’agonie doit glisser et s’achever finalement dans la mort. En tout

' Artaud Antonin, L'art et la mort, in Oeuvres complétes I*, Nrf, Gallimard, Paris, 1984, p. 123



cas de tels réves ne peuvent pas mentir. Ils ne mentent pas. Et ces sensations de mort mises bout a
bout, cette suffocation, ce désespoir, ces assoupissements, cette désolation, ce silence, les voit-on
dans la suspension agrandie d'un réve, avec ce sentiment qu'une des faces de la réalité nouvelle est

perpétuellemnt derriére soi »

Mais il s’agit d’un tout autre rapport au traumatisme et a son effet de terreur qui se met en création
ici avec l’oeil, une autre résonance du corps grace a la vibration scopique mise en jeu. Artaud
souffre en sa qualité d' « homme accidenté de I’Occident »® de son rapport de vérité au souffle
créatif.

La langue coréenne et la culture qui habite ce rapport a la « lalangue »*, introduit un autre phylum
pour reprendre I’expression de Lacan dans son Séminaire « D’un discours qui ne serait pas du
semblant » lorsqu’il évoque la différence introduite par I’écriture chinoise dans le rapport aux
discours’

Le point de raccord disjonctif avec Artaud concerne un énoncé de ce dernier, toujours dans « 1’ Art
et la Mort » : « Le centre idéal de tout se ramasse autour d’un point de plus en plus mince »°

En effet, une image fixe fait point central dans 1’écran de la « Terreur jubilatoire » qui nous regarde.
Cela a un effet li¢ a ce que Lacan souligne dans son séminaire sur les quatre concepts fondamentaux
de la psychanalyse : « Dans le champ scopique, le regard est au-dehors, je suis regard¢, c’est-a-dire
je suis tableau »’

Psychanalyste et peintre, je suis en I’occurence agent regardé du spectacle de la vidéo et tente d’en
dire plutdt qu’en lire. Dans 1’acte de peindre ou de filmer un drame intime se transforme autour du
trou de oeil®.

Face a la terreur vécue qui toujours provoque un déplacement et un écart, une ligne de fuite, il peut
étre supposé dans le récit qui en est fait par Eun Young Lee, qu’elle a été touchée par la lumiére aux
alentours de la sceéne crépusculaire de 1’agonie de son grand-pére, scéne qui ’atterre, et que cette
touche fait lien avec I’iris de I’ oeil.

Je suis frappé par la coincidence de ce qui se transmet du film « Terreur jubilatoire » avec ce
qu’indique Lacan dans son séminaire sur 1’objet et le regard concernant la ligne et la lumiére :

« L’essentiel du rapport de 1’apparence a 1’étre ( ...) n’est pas dans la ligne droite, il est dans le

2 Idem, p. 124

L’expression est de Jacques Lacan

Jacques LACAN utilise ce concept de « lalangue » a la fin de sonenseignementnotamment dans « Le moment d
conclure"

LACAN J, Séminaire XVIII « D’un discours qui ne serait pas du semblant » Paris, Le Seuil, 2006, p. 57

Idem, p. 143-144

LACAN Jacques, Séminaire Livre XI,, Le Seuil, Paris, 1973, p. 98

HUBERT-KLEIN Hervé, Transfert pictural et drame de peindre in « Art, Pychoanalysis and Revolution »,
Underdog Art Company, London, 2011, p. 34

® 9 O W



point lumineux - point d’irradiation, ruissellement, feu, source jaillissante de reflets. La lumiére se
propage sans doute en ligne droite, mais elle se réfracte, elle se diffuse, elle inonde, elle remplit -
n’oublions pas cette coupe qu’est notre oeil- elle en déborde aussi, elle nécessite, autour de la coupe
oculaire, toute une série d’organes, d’appareils, de défenses. Ce n'est pas simplement a la distance
que I’iris réagit, c’est aussi a la lumiére (...)° »

Il faut souligner a cette occasion un autre point de coincidence entre le travail de 1’artiste coréenne
et les trouvailles de Lacan. Ce dernier fait lien dans son Séminaire entre terre et terreur, sans
correspondance étymologique. Eun Young Lee fait avec sa peinture une production artistique
mélant, eau, terre et peinture, depuis son arrivée en France. Etrange destin de signifiants étrangers
ou pur hasard ?

Revenons a notre boussole : la vidéo et I’oeil.

L’expérience de la lumieére d’Eun Young Lee concerne justement dans sa création artistique 1’iris,
mot qui renvoie dans son histoire étymologique occidentale a messager de Dieu, et donc messager
de la lumiere.

L’oeil et son iris sont en mouvement incessant dans le film et viennent mettre en fonction des aller-
retours fascinants : extension, rétractation, explosion, rétrécissement, irradiation, rayonnement, qui
peuvent faire associer sur le champignon atomique d’Hiroshima. Une extériorité implacable de la
musique métallique rend sensible la surface du corps, la peau, a I’impact des sons et de leurs
combinaisons. Il se transmet ainsi I’expérience de ce qui, a partir du break-down ou de
I’Hilflogiskeit, a pu faire consonner, résonner un corps, une pensée, des images avec un jouir de la
pulsion scopique et prendre valeur vers la vie et la création. L’iris tient pour 1’artiste cette fonction
de joie créatrice.

La finesse du travail artistique met dans ce contexte en mouvement 1’outil de la syncope, de 1’objet
syncopé, tant au niveau visuel qu’au niveau sonore. La syncope qui étymologiquement renvoie elle
aussi a « briser, frapper » est d’abord sonore, coupure dans la combinaison des sons pour faire
sentir la fonction du vent. Elle est aussi visuelle et la coupure instaurée met en évidence un
dédoublement de la fonction de I’oeil. C’est dans ce dédoublement méme ou s’ouvre pleinement
I’ame poétique d’Eun Young Lee.

Il peut également étre retrouvé dans cette « terreur jubilatoire » une contribution & un savoir
possible sur le malaise dans la civilisation du monde moderne.

Le message de I’iris prend ainsi une valeur supplémentaire qui permet de mieux saisir ce que Lacan
incite a penser lorsqu’il évoque les fonctions de la voix et du regard dans ce qu’il y a «de

profondément masqué dans la critique de I’histoire que nous avons vécu. c’est, présentifiant les

idem, p. 87-88



formes le plus monstrueuses et prétendument dépassées de I’holocauste, le drame du nazisme »'°
En effet, le dédoublement de la fonction de 1’oeil met bien au devant de la scéne, les mécanismes
qui peuvent faire capture : la fascination et I’¢élision. L’éclat de 1’iris, ses reflets peuvent produire
aveuglement ou effet de fascination et ainsi absorber le regard. D’un autre c6té, 1’évanouissement,
I’aphanisis du sujet, son ¢élision, sa syncope, interrogent sur le destin subjectif face a la pulsion. La
encore le propos de Lacan qui indique comment Freud analyse dans « Psychologie des masses et
analyse du moi » en 1921, le phénoméne du « passage de toute une masse a un regard univoque »,
est éclairé.

Ce que les mots ne peuvent dire, le désir artistique d’ Eun Young Lee en fait agalma.

Hervé HUBERT
Psychanalyste

10 LACAN Jacques, Séminaire Livre XI,, Le Seuil, Paris, 1973, p. 246



