Les fantomes parlent aux wvivants

©Axel Léotard pour Corridor Eléphant. 2013

«Un jour », spectacle présenté par Massimo Furlan et Claire de Ribeaupierre pourrait paraitre comme
une histoire a dormir debout, sans queue ni téte : des morts parlent aux vivants et ces derniers leurs
répondent.

Le projet de cette réalisation est né lors d’une rencontre avec Jane Birkin, d’une série de discussions
autour des disparus, et de leurs fantomes, des relations que nous continuons de construire avec eux. Le
résultat étonne : il y a un renversement. Il s’agit du renversement de la relation unilatérale du vivant en
direction du mort. Il y a des gestes des morts envers les vivants : les morts émettent des signes, ils
suscitent des récits, ils induisent des actions.

Cela n’est pas une simple métaphore du fait méme que la mise en scéne privilégie le langage visuel. Cela
questionne I’identité humaine : les acteurs passent d’un état a un autre, comme en transes, possédés, du
mort vers le vivant, du vivant vers le mort.

Le nouveau se situe sur cette accroche : le transfert, dans I’orientation psychanalytique du terme, vient
du mort et les passages s’organisent a partir de la. La mort pourrait étre mise comme paradigme de la
fonction du concept moteur de «trou ». La mort fait trou : nul ne peut dire ce qu’est la mort qui est
irreprésentable. La mort fait trou dans la relation d’amour ainsi que dans le savoir humain. Elle fait, pour
les proches, « troumatisme », pour reprendre 1’équivoque portée par le psychanalyste Jacques Lacan.
D’une certaine facon, il ne peut étre produit qu’un bafouillage et si nous considérons avec Freud que les
artistes apprennent aux psychanalystes par leur création, il apparait que « Un jour » rentre en écho avec
cette proposition.

Ce qui se transmet de cette piece part bien du mort qui fait trou dans I’affect, dans le savoir, dans I’ordre
chronologique des souvenirs du vivant. A partir de ce trou, dans les passages subtils d’un état & un autre
état, se dénouent puis se nouent des matiéres qui font I’étre humain.

Toute cette dynamique du mouvement humain se manifeste dans cette dramaturgie qu’est « Un jour » Dés
la premiere scene, se place la topologie créatrice : la lumiére léve un flou de ’image sur la scéne puis
s’articulent aux images, du son puis des corps. Ainsi se dévoile I’ordre de toute identité humaine, cet ordre
est un nouage entre ’image, le mot et le corps et dans ce nouage prime I’image, ce qui donne tout
I’importance au langage visuel qui domine la scénographie, et devient I’édlément qui marque et se
transmet. C’est ce nouage qui fait tenir un étre humain et pour que cela tienne il faut que les mots par le
visuel fassent vibrer, consonner le corps. Et ici nous partons du primat du fantome, de I’étre humain
fantome, qui rejoint dans son étymologie grecque le primat de 1'apparition et de la vision. Nous avons
ainsi la fabrication d’un fantéme en direct et nous pouvons qualifier ce fantome de transférentiel. Il y a
fabrication d’un fantome transférentiel. Ce fantome n’est pas seul, un fantéme tout seul cela n’existe pas,
de méme qu’un bébé tout seul cela n’existe pas.

C’est ici que le travail scénographique et dramaturgique prend toute son ampleur. Il s’agit dans le
transfert de relier 'individuel et le collectif. Il est mis en scéne dans la dialectique du style
« apparition/disparition » un certain nombre d’états personnels, des acteurs semblent isolés et produisent
leur création personnelle dans une jouissance narcissique individuelle. Ces répétitions et dénouages sans
ordre chronologique repérable marquent le moment du «pas-de-sens» et du chaos.
Le trou apparait dans la forme scénique et ce qui est remarquable est qu’au moment décisif ou le pas-de-
sens est a son acmé, un transfert vers une unité, vers le Un se fabrique. Dans la succession des
rabaissements et des élévations qui nouent, ’image, le corps et les mots, une élévation vient dominer la
sceéne. Une femme organise les drapés. Cette femme que ’actrice coréenne Sun-He Hur représente vient
donner une autre signification que la signification occidentale. Les Chamans en Corée sont des femmes et
se nomment Mudang. Ce phénoméne concerne bien le passage d’un état a un autre et les Mudangs,
effectuant une danse, le Kut, entrent en transe chamanique et cela leur permet d’entrer en contact avec les
esprits. Il est a noter que depuis le début des années 1970, beuacoup d’hommes veulent devenir Mudang,
femmes donc.



Si nous considérons qu’une mort est un acte qui produit un trou et qu’a partir de la il y a des oscillations,
des poussées en sens contraires, des ambiguités, le spectacle « Un jour » nous enseigne aussi sur ce qui
produit un objet artistique et que cela peut étre I’effet transférentiel de la rencontre avec un mort. Dans ce
passage d’un état a un autre, dans ce transfert d’un état a un autre, peut naitre un artiste.

Le témoignage d’une autre artiste coréenne qui vit en France, Eun Young Lee Park, nous éclaire
également. Artiste plasticienne, fascinée par le monde invisible, sa démarche artistique trouve son
fondement dans le traumatisme qu’a subi la société médiatique. Reprenant les mots du philosophe Jean
Baudrillard, « Dieu n’est pas mort, il est devenu hyper réalité » elle indique que ’hyper réalité divine des
images interagit entre D’illusion et le réel. Elle dépend de la valeur-signe de la consommation dans la
communication virtuelle qui nous trace une impression psychique.

Eun Young Lee Park nous donne ici méme la description lumineuse du fantéme moderne qui se noue a la
propagande médiatique et politique.

Elle nous donne la clef qui concerne la jouissance de I’eil : « Notre il est une instance sensorielle de
rencontre de I’un et de ’autre tel un lieu de jonction entre le corps et I’esprit, I’intérieur et ’extérieur, qui
m’évoque une construction mystérieuse ».

La perception visuelle de I’image politique de I’explosion de la bombe nucléaire a Hiroshima I’a conduit a
cette réflexion qui concerne le passage d’un état a un autre état simultanément : ’'ubiquité, parce que ces
images lui laissent pénétrer son état de douleur, cet état qui croise I’horreur et la terreur avec la jubilation
de la beauté de la forme de I’explosion. Cet état se laisse venir, ce qui correspond donc, dans un registre
artistique différent et avec une autre finalité, a la démarche entreprise par Massimo Furlan et Claire de
Ribaupierre concernant la douleur du deuil et le laisser venir le fantome.

Ce dernier, Eun Young Lee Park I’évoque de facon tres poétique et créatrice dans la genese de ce qui la
marque et qu’elle identifie du terme de « Terreur jubilatoire » Elle évoque le souvenir qui a fait naitre
chez elle, ce terme si lumineux et créatif pour les artistes, les philosophes, les psychanalystes de terreur
jubilatoire. Enfant, elle a vu son grand-pére en train de mourir de vieillesse et la mélodie d’invocation
bouddhiste commandée pour la circonstance par sa grand-mere a alors résonné mystérieusement : elle a
assisté a la mort de son grand-pere dans une ambiance vraiment étrange pour elle « C’était une terreur
jubilatoire ».

Massimo Furlan et Claire de Ribaupierre ont le projet d’explorer dans leur création théatrale la situation
de porosité entre les morts et les vivants, leur réunion dans des interstices — les espaces moins éclairés des
songes, des réveries.

Pour Eun Young Lee Park les images de la bombe nucléaire lui laissent pénétrer son souvenir de la
douleur et cette expérience lui permet de sentir spontanément quelque chose de I’interstitiel qui la dirige
ailleurs.

Cet interstitiel ainsi défini et qui produit une ouvre sublime chez P’artiste plasticienne coréenne, est donc
le lieu de la création artistique qui ne se laisse pas enfermer dans un schéma préétabli comme dans « Un
jour » Cela concerne le lieu précis de la disparition, du fading, de I’aphanisis et du souvenir de la douleur
ainsi subverti et porté a I’Aufhebung.

Hervé Hubert

Hervé Hubert, Psychiatre, Psychanalyste, Praticien Hospitalier, Chef de Service



